


magazine #15

ISSN-impreso: 2788-4023
ISSN-digital: 2788-403 |

®

_ ‘ ASOCIACION
TRANSPERSONAL
AT/ IBEROAMERICANA

Organo divulgativo

Dra. Nadia Rosas-Chavez

Editora



Contenido

Alejandro Tuana

Dialogos entre lo sistémico y lo visionario: un caso de integracion
terapéutica

(p- 5)

Ingrid Querol Sentis

Chamanismo, dos caminos al conocimiento interior
(p- 10)

Joaquin Toledo
Seres danzantes y sintientes. Movimiento, caricia y vida en la psi-
coterapia: puente entre lo humano y lo transpersonal

(p- 13)

Josemaria Bernal

Psicoterapia transpersonal con medicina sagrada: un vehicu-
lo a reinos amplios de ser y de consciencia

(p- 16)

Héctor Gil Garcia

El impacto de las nuevas tecnologias en las etapas del desarrollo
humano: una mirada humanista y filoséfica

(p- 19)




........................................................

Angela Manchola C.

Un puente posible entre la ciencia, la espiritualidad y el cuidado
(p- 24)

Natalia Olivera
Integrar el cuerpo: una dimension esencial en psicoterapia
(p- 27)

Bryan Negron Quifiones
Voces del Tambor: Despertar Espiritual y Psicologia Transper-
sonal en el Caribe (Resena)

(p- 29)

Alfonso Verdoy (Necrolégica)
(p- 30)



J4

terapéutica

10 un caso de integracion

isionar

lov

émicoy

r

Dialogos entre lo sist

Alejandro Tuana

Resumen

El presente articulo explora la integracidon entre
constelaciones familiares y terapia psicodélica a
través de un caso clinico que revela la complemen-
tariedad profunda entre ambos abordajes. Un con-
sultante que venia estudiando constelaciones fa-
miliares hace aproximadamente un afio encuentra
en una sesion terapéutica grupal con hongos psilo-
cibios la revelacién de un nudo transgeneracional
que explica sus sintomas. El caso demuestra cémo
el conocimiento sistémico previo funciona como
llave interpretativa que permite comprender y
aprovechar terapéuticamente las revelaciones sur-
gidas en estados ampliados de consciencia, eviden-
ciando cdmo ambos abordajes, completos en si
mismos, se potencian y sinergizan cuando conver-
gen.

Palabras clave: constela-
ciones familiares, terapia
psicodélica, psicogenealo-
gia, transmision transge-
neracional.

Introduccion

Las constelaciones fami-
liares de Bert Hellinger
revelaron algo fundamen-
tal: los sistemas familiares
operan bajo dindmicas
invisibles que afectan a
sus miembros a través de
generaciones. Cuando
alguien es excluido del sistema —por muerte tragi-
ca, secreto familiar, verglienza colectiva— otro
miembro posterior puede "tomarlo" sin saberlo,
repitiendo su destino, sintiendo sus emociones,
cargando con dolores que no son propios
(Hellinger, 2001).

La psicogenealogia profundizé en estas dina-
micas. Anne Ancelin Schiitzenberger documentd
como fechas significativas y traumas no elaborados
se transmiten generacionalmente, creando patro-
nes de repeticién que los descendientes experi-
mentan como propios. Su concepto de "sindrome
de aniversario" describe cémo los eventos tienden
a repetirse en fechas especificas del calendario
familiar. El "doble por fecha" —cuando alguien
nace en la fecha en que otro murié— establece
una identificacion  particularmente intensa
(Schiitzenberger, 2002).

«cel renacimiento de la investi-
gacion psicodélica ha demos-
trado que sustancias como la
psilocibina y la ayahuasca pue-
den facilitar estados ampliados
de consciencia que permiten
acceder a contenidos profun-
dos, incluyendo material trans-
generacional.»

Paralelamente, el renacimiento de la investi-
gacion psicodélica ha demostrado que sustancias
como la psilocibina y la ayahuasca pueden facilitar
estados ampliados de consciencia que permiten
acceder a contenidos profundos, incluyendo mate-
rial transgeneracional. Sin embargo, poco se ha
explorado sobre cémo estos dos campos pueden
potenciarse mutuamente, cdbmo el conocimiento
de uno puede iluminar la experiencia del otro.

Este articulo presenta un caso donde ambos cami-
nos convergen de manera sinérgica.

El Caso

tranquilo el hombre
otro mundo lo escolta
huye la bestia

Un hombre adulto llegd a terapia con un cuadro
gue habia comenzado
abruptamente el 16 de
marzo: ansiedad intensa,
insomnio severo, pensa-
mientos intrusivos.  El
diagndstico convencional
fue trastorno de ansiedad
y depresion. El tratamien-
to: ansioliticos, antidepre-
sivos. Los resultados: nin-
guno. La ansiedad persis-
tia, los pensamientos in-
trusivos también. Pero él
intuia algo mas profundo,
algo que las pastillas no
curan.

Asi descubrié las constelaciones familiares.
Comenzd a estudiar, participd en sesiones, trabajo
diversos temas relacionales. Cada constelacion
aportaba comprension, pero la ansiedad permane-
cia. En multiples ocasiones solicitéd constelar espe-
cificamente ese tema, pero el terapeuta no dio
entrada. Habia otros con necesidades mds urgen-
tes, decia. En realidad, operaba algo mas sutil: la
intuicion del campo indicando que el momento no
habia llegado, que el camino pasaba por otro lado.

Tiempo después, el terapeuta propuso algo
diferente: participar en una sesién terapéutica gru-
pal de macrodosis con hongos psilocibios. El con-
sultante habia experimentado con psicodélicos en
contextos recreativos, pero nunca en un encuadre
terapéutico. Aun asi, su intuicion le decia clara-
mente que debia ir.



........................................................

La sesion terapéutica: preparacion y contexto

La sesidon se disefié como espacio terapéutico gru-
pal acompafiado por tres terapeutas experimenta-
dos. Se trabajaria con dosis significativas de psiloci-
bina en contexto terapéutico que incluiria musica
preparada y en vivo, y que podria extenderse du-
rante mas de 6 horas.

La preparacion comenzd quince dias antes. Se
cred un grupo de WhatsApp donde los participan-
tes compartieron material: indicaciones sobre die-
ta, meditaciones guiadas, ejercicios de respiracién,
reflexiones sobre la intenciéon personal. Cada uno
tuvo sesiones individuales previas donde se trabajé
la intencién que llevarian a la sesién grupal y se
obtuvo consentimiento informado explicito sobre
el proceso, los riesgos y el marco terapéutico. El
consultante tenia la suya clara: comprender el ori-
gen de su ansiedad. Una semana antes hubo sesion
grupal preparatoria donde el grupo se conocid, te-
jiendo el campo colectivo que sostendria la expe-
riencia.

El setting fue cuidadosamente disefiado: tres
terapeutas presentes en todo el proceso, musica
especifica para distintas fases del viaje, espacio
amplio y protegido con todo lo necesario.
templo y susurro

zazen entrando el alba
zafu y canto

La noche de la sesién el grupo se reunid al caer el
sol. Los hongos se repartieron con intencidén y res-
peto. El consultante recibié 2.8 gramos de psilocibi-
na que ingirid en silencio mientras sostenia su in-
tencion. La musica comenzd suave, los participan-
tes se recostaron, los terapeutas ocuparon sus po-
siciones atentas.

Los hongos empezaron su trabajo. Primero el cuer-
po, luego la percepcion. Los limites del yo se difu-
minaron, el tiempo perdid linealidad. El consultan-
te entrd en el espacio ampliado y formulé su pre-
gunta: ¢de donde viene esta ansiedad que me estd
destruyendo?

conozco a Dios

lo vi batirse en duelo
amante sin fin

La respuesta llegd rapidamente: "Lo tuyo es facil".
Entonces los hongos le mostraron una imagen niti-
da: un hombre al que nunca habia conocido, el tio
paterno que se habia suicidado afos atras. Y las
fechas se revelaron como piezas encajando: él ha-
bia nacido el 6 de marzo, su tio se habia quitado la
vida el 16 de marzo, su ansiedad habia comenzado
precisamente un 16 de marzo.

Gracias a su formacidn en constelaciones familia-
res, pudo comprender inmediatamente lo que ex-
perimentaba. Reconocid el fendmeno del "doble
por fecha", comprendid el sindrome de aniversario,
entendié que habia estado cargando con una iden-
tificacion transgeneracional sin saberlo. Sin este
conocimiento previo, la revelacidn hubiera sido
poderosa pero confusa, dificil de integrar. Pero él
tenia las herramientas. Conocia el lenguaje. Podia
leer el mapa que los hongos desplegaban ante él.

Los hongos comunicaron entonces: "Ya es hora de
soltarlo".
dia de gracia

la lluvia lava el mal
dolor menguante

En ese momento algo se soltd. Fisicamente percep-
tible, las cadenas invisibles se rompieron. Llord in-
tensamente. Lloré por el tio que nunca conocid,
por si mismo y los afios perdidos en ansiedad, por



........................................................

su padre que habia perdido un hermano, por todos
los que cargan con muertos sin saberlo. La musica
lo sostuvo, los terapeutas permanecieron cerca sin
invadir, el campo grupal lo contuvo.

Resultados y dindmicas reveladas

la luna llena
de éxtasis el agua
amanece al fin

Al dia siguiente, en el circulo de integracién, com-
partié su experiencia. Los resultados fueron inme-
diatos y sostenidos. La ansiedad no estaba. Los
pensamientos intrusivos habian desaparecido. El
insomnio se resolvid. En el seguimiento realizado
un mes después, los cambios se mantuvieron esta-
bles: sin ansiedad, durmiendo normalmente, sin
pensamientos intrusivos. Reporté mantenerse en
un estado de presencia y calma, sintiendo que la
vida mantenia sus colores, y que se seguia sintien-
do muy feliz y muy conectado. Mas alla de la remi-
sién sintomatica, habia algo fundamental: "Volvi a
sentir los colores de la vida". Habia recuperado el
entusiasmo vital, el deseo genuino de estar vivo.
Comprendid que durante afos habia estado car-
gando con el destino interrumpido del tio.

El analisis posterior revelé mas capas. El tio paterno
habia mantenido un conflicto con el padre del con-
sultante: el padre era estructurado, rigido, apegado
a normas; el tio era libre, desestructurado, rebelde.
Esta misma dinamica se replicaba entre el consul-
tante y su hermano. Al cargar con el tio, no solo
habia tomado su ansiedad y pensamientos intrusi-

vos sino también su conflicto con la estructura pa-
terna, su rebeldia, su forma de estar en el mundo.
Ahora, liberado de la identificacidn, podia honrar
su propia desestructura sin tener que repetir el
destino tragico.

También reconocié algo sobre la transferencia tera-
péutica: desde el inicio habia sentido una conexion
particular con el terapeuta, una confianza que no
podia explicar racionalmente. Después de la expe-
riencia comprendid que el terapeuta le recordaba
fisicamente al tio: la barba, las artes marciales, cier-
ta actitud ante la vida. Esta similitud inconsciente
habia facilitado todo el proceso, creando el campo
de confianza necesario.

Analisis: la complementariedad profunda

Este caso ilustra algo importante: el conocimiento
sistémico previo funciond como llave interpretativa
que permitié comprender e integrar la revelacion
psicodélica. Sin formacidn en constelaciones fami-
liares y psicogenealogia, el consultante no hubiera
sabido qué significa ser "doble por fecha" ni hubie-
ra comprendido el sindrome de aniversario. La re-
velacidon hubiera sido poderosa emocionalmente
pero sin marco conceptual para comprenderla, sin
lenguaje para nombrarla, la integracidn hubiera
sido incompleta.

Aqui radica la complementariedad profunda: las
constelaciones familiares preparan el terreno con-
ceptual, alfabetizan en lo sistémico, proporcionan
el mapa necesario; los psicodélicos facilitan acceso



experiencial directo a informacién que el campo
consciente mantiene velada, que las defensas del
ego no permiten ver. Cada modalidad es completa
en si misma, capaz de generar procesos terapéuti-
cos profundos. Sin embargo, cuando convergen, se
potencian y sinergizan mutuamente, abriendo posi-
bilidades que amplifican el alcance de cada aborda-
je.

Retrospectivamente cobra sentido que el terapeuta
no diera entrada al tema en constelaciones previas.
La intuicion del campo —ese saber que emerge sin
justificacién racional— indicaba otro camino. Las
constelaciones trabajaron temas preparatorios,
ensefiando progresivamente el lenguaje sistémico,
familiarizando al consultante con identificaciones
transgeneracionales y lealtades invisibles. Cuando
llegd la sesidn terapéutica grupal, estaba prepara-
do de multiples maneras: poseia las herramientas
conceptuales, tenia la alfabetizacidén sistémica ne-
cesaria, contaba con la madurez emocional para
sostener la revelacion.

La exhaustividad del set and setting constituye una
estructura terapéutica esencial. Los quince dias de
preparacion, las meditaciones compartidas, la dieta
especifica, las sesiones individuales, el grupo de
WhatsApp tejiendo confianza mutua, la presencia
de los terapeutas durante toda la sesidn, la musica
cuidadosamente seleccionada, el espacio protegi-
do: todo esto hace posible que la experiencia sea
verdaderamente sanadora. Este cuidado de las for-
mas rituales responde a lo que Byung-Chul Han
(2020) llama la relacién entre estética y profundi-
dad: sin el cuidado exhaustivo del contexto, la ex-
periencia se volveria superficial, incapaz de generar
la hondura necesaria para la transformacion.

Discusidn: ética y peligros

Los psicodélicos requieren preparacién seria, con-
texto apropiado, acompanamiento profesional ex-
perimentado y seguimiento cuidadoso. El trabajo
con material transgeneracional demanda respeto
profundo por todos los miembros del sistema fami-
liar, tanto vivos como muertos, por dindmicas fre-
cuentemente mas grandes que cualquier individuo
involucrado.

Hellinger advertia con claridad sobre los riesgos
cuando falta el respeto al sistema. En
"Constelaciones Familiares del Espiritu" afirma: "La
misma suerte le espera a alguien que ayuda y en
relacién con esto a un constelador que no ha respe-
tado el orden jerarquico (...) En este sentido ayudar

es un oficio peligroso, cuando el que quiere ayudar
viola o hace caso omiso de este orden" (Hellinger,
citado en Champetier de Ribes, 2017). Mas drama-
ticamente, sefalaba que las constelaciones realiza-
das sin respeto son "peligrosas para el constelador"
y "creaban nuevos desérdenes al no respetar a los
sistemas familiares". Este peligro opera "por reso-
nancia": lo que afecta negativamente al sistema del
cliente repercute en el sistema del propio terapeu-
ta. En el trabajo con psicodélicos, donde las dindmi-
cas sistémicas emergen con particular intensidad,
este principio se amplifica.

Este trabajo requiere terapeutas que han desarro-
llado la capacidad de sostener el campo sin invadir-
lo, de acompanar sin dirigir, de confiar en algo mas
grande que su propio saber técnico. La intuicién
resulta fundamental junto con conocimiento tedri-
co solido, técnica apropiada y experiencia acumula-
da.

Este caso constituye evidencia de un camino posi-
ble, pero requiere validacion mediante estudios
mas amplios. Sin embargo, demuestra algo signifi-
cativo: cuando estos abordajes convergen apropia-
damente, se vuelven posibles resultados terapéuti-
cos profundos y duraderos.

Conclusiones

amar sin pausa
robarle a dios el alma
lluvia de flores

Las constelaciones familiares y la psicogenealogia
ofrecen el mapa del territorio transgeneracional.
Los psicodélicos ofrecen acceso experiencial direc-
to a ese territorio. Pero el mapa prepara la expe-
riencia, y la experiencia profundiza la comprensién
del mapa. El conocimiento sistémico prepara el
campo para la revelacion psicodélica, la revelacion
psicodélica confirma y expande el conocimiento
sistémico, este conocimiento expandido permite
integraciones mas profundas, que a su vez abren
nuevas comprensiones sistémicas. Todo mueve
todo, todo influye en todo.

Es un movimiento circular donde cada modalidad
alimenta a la otra, creando una espiral ascendente
de comprension y liberacion. La experiencia psico-
délica se vuelve comprension profunda porque
existe el mapa conceptual. El mapa conceptual co-
bra vida porque existe la vivencia directa. La viven-
cia directa se puede soltar conscientemente por-
gue existe el marco que la sostiene. Y el marco se
profundiza porque la vivencia lo confirma.



........................................................

La invitacion es explorar esta integracion recono-
ciendo su naturaleza circular: campos que se inter-
penetran, se nutren mutuamente, se transforman
en el encuentro. Porque al final, ambos caminos
buscan fundamentalmente lo mismo: que los vivos
puedan vivir su propia vida sin cargar innecesaria-
mente con muertos que no les corresponden, que
cada uno pueda sentir, recuperar, experimentar
otra vez —y quizds por primera vez plenamente—
los colores completos de la vida.

Referencias

Champetier de Ribes, B. (2017). Constelar la enfermedad
desde las comprensiones de Hellinger y Hamer.
Rigden Institut Gestalt.

Alejandro Tuana Nageli

Biologicas.

individuales, grupales y formativos.

Han, B. (2020). La desaparicion de los rituales: Una topo-
logia del presente. Herder Editorial.

Hellinger, B. (2001). Ordenes del amor. Herder Editorial.

Schitzenberger, A. A. (2002). Ay, mis ancestros! Links
transgeneracionales, secretos de familia, sindro-
me de aniversario y prdctica del genosociograma.
Edicial.

Tuana, A. (2009). Oriental (Libro de haikus). El Cla de
Yaugurda.

Terapeuta Integrativo de orientacion junguiana, especializado en Constelaciones Familiares,
Meditacion, Sonido Terapéutico, Microdosis y Plantas Sagradas, Medicina China y 5 Leyes

Director de la Escuela de Transformacién Personal (ETP) en Uruguay.

Musico y facilitador, integra cuerpo, simbolo y vision transpersonal en procesos terapéuticos

Correo electrénico: alejandrotuana@gmail.com

Instagram: @alejandro.tuana



Chamanismo, dos caminos al conocimiento interior

Ingrid Querol Sentis

Hay un sendero antiguo, oculto entre los susurros
del bosque vy el palpitar de la tierra. En él, donde
anida el misterio de la vida, los espiritus caminan
junto a los hombres en busca de conocimiento y
sanacion. El chamanismo es una practica espiritual
ancestral centrada en la conexién con el mundo
invisible, la naturaleza, los espiritus y las energias
que habitan en todo lo existente. Estd presente en
diversas culturas del mundo, desde los pueblos
amazonicos y andinos hasta las tribus siberianas y
mongolas. Su esencia trasciende fronteras y len-
guas, recorddandonos la profunda conexidn que une
a toda la vida en la Tierra.

Para el pensamiento chamanico, todo lo que
existe tiene alma, las piedras, las plantas, los ani-
males, las montafias y los rios y son, por tanto, se-
res con espiritu y sabiduria propia. El chaman, co-
mo guardidn de ese conocimiento, es el puente
entre el mundo visible y el invisible. A través de
rituales, cantos sagrados, danzas, plantas maestras
y el sonido del tambor, busca restablecer la armo-
nia entre el ser humano, la naturaleza y los espiri-
tus protectores.

M4s que una practica ((Mdas que una practica espiri-
espiritual, el chamanismo tual, el chamanismo es una cos-
movision, un camino de vida,
una manera de comprender el
mundo [...]»

es una cosmovision, un
camino de vida, una ma-
nera de comprender el
mundo desde la interde-
pendencia y el respeto
profundo por la vida. Ensefia que todo estd tejido
en una misma red de energia, y que cuando una
parte se desequilibra, el todo se resiente. El chama-
nismo esta renaciendo en estos tiempos como una
voz ancestral que nos invita a volver a nuestras rai-
ces, a escuchar el pulso de la tierra y a reconocer
que la verdadera sabiduria brota de la conexidn
con lo sagrado que habita en cada ser.

Podriamos decir que dentro del chamanismo
hay dos lineas bien diferenciadas de trabajo, una
con plantas maestras y otra sin plantas maestras.
La diferencia entre ambos radica principalmente en
los métodos utilizados para acceder a estados alte-
rados de conciencia, asi como en el rol de la natu-
raleza y la ensefianza espiritual dentro de la practi-
ca chamanica. Por eso, es esencial saber la diferen-
cia entre uno y otro tipo de chamanismo.

Chamanismo con plantas maestras

Este tipo de chamanismo, muy presente en regio-
nes como la Amazonia sudamericana, se caracteri-
za por el uso ritual de plantas consideradas

“maestras” o “de poder”, como la ayahuasca, el san
Pedro, el peyote, los hongos... Estas plantas no se
ven como simples sustancias psicoactivas, sino co-
mo seres espirituales con conciencia propia, capa-
ces de ensefar, sanar y guiar al practicante en su
camino espiritual. En este contexto, el chaman ac-
tua como intermediario entre el participante y el
espiritu de la planta, facilitando una experiencia
que busca la revelacién, la purificacién y la trans-
formacién personal.

Las plantas maestras son consideradas
“maestras” precisamente porque su funcién domi-
nante es la ensefianza de los misterios de la vida,
no solo la curacién fisica o emocional. Este enfoque
mas conocido como chamanismo enteogénico o
vegetalista se encuentra en el chamanismo amazoé-
nico y andino, donde la relacién con la planta es
profundamente ritualizada, incluyendo dietas, res-
tricciones y un marco cosmoldgico especifico.

En estas prdcticas, las plantas son considera-
das espiritus maestros, entidades con sabiduria
propia. No son drogas ni simples alucinégenos, sino
medios de comunicacidn
con el mundo espiritual. El
chaman, a través del con-
sumo ceremonial, estable-
ce un didlogo con la plan-
ta, que revela visiones,
ensefianzas profundas,
procesos de autoconoci-
miento y una expansién de la conciencia del practi-
cante, asi como una sanacion de cuerpo, mente y
espiritu.

El papel del guia es crucial, prepara el espacio,
protege energéticamente a los participantes y tra-
duce los mensajes del “mundo invisible”. Sin ese
contexto ritual, las plantas pierden su caracter sa-
grado y pueden convertirse en experiencias des-
arraigadas o incluso peligrosas. En esencia, el cha-
manismo con plantas sagradas reconoce en la natu-
raleza una aliada viva que ensefia, cuida, cura y
transforma. La conciencia se expande a través del
espiritu vegetal, en comunidn con la Tierra.

Chamanismo sin plantas

El chamanismo no siempre involucra el consumo de
sustancias entedgenas o visionarias. En muchas
culturas, el viaje chamanico se logra a través de
otros métodos que alteran o expanden la concien-
cia sin recurrir a plantas. El chamanismo sin plantas
sagradas busca la expansion de la conciencia desde
el interior del ser, sin intermediarios materiales. La



......................................................Q.

planta es sustituida por el canto, el tambor o el es-
piritu mismo del chamdn.

En otras tradiciones chamanicas como las de
Siberia, Mongolia, partes de Norteamérica o Africa,
el acceso a los estados no ordinarios de conciencia
se logra sin el uso de sustancias psicoactivas. En su
lugar, se emplean técnicas como el tamborileo rit-
mico, el baile extatico, el ayuno, la privacion senso-
rial, la meditacidn profunda o la respiracién contro-
lada. Aqui, el

chaman entra en trance por medios puramen-
te somaticos o energéticos, y su conexidn con los
espiritus se basa en su entrenamiento, disciplina y
relacién con sus guias espirituales. En estas tradi-
ciones, la naturaleza sigue siendo sagrada, pero no
depende de plantas con propiedades psicoactivas
para acceder a lo trascendente. La autoridad espiri-
tual del chaman proviene de su iniciacién, sus visio-
nes y su capacidad para navegar entre mundos,
mas que de una relaciéon con una planta especifica.
El chaman viaja a otras dimensiones a través de su
propia energia vital, sin mediadores externos. El
poder no esta en una sustancia, sino en el entrena-
miento del alma, en la concentracion, en la alianza
con los espiritus y elementos naturales. En esencia,
el chamanismo sin plantas sagradas busca la expan-

sion de la conciencia desde el interior del ser, sin
intermediarios materiales.

Convergencias

Los dos caminos (Estas dos aproximaciones) se sus-
tentan en una cosmovisidon donde la realidad no se
limita a lo material, sino que estd poblada por ener-
gias, espiritus y fuerzas invisibles. Los chamanes de
ambas tradiciones actian como mediadores entre
los mundos, realizando ceremonias para restaurar
el equilibrio del individuo, la comunidad y la natu-
raleza. Se requiere una disciplina rigurosa, una éti-
ca espiritual y una transmision de conocimientos
de generacidn en generacién, donde el respeto y la
preparacion son fundamentales para ejercer el rol
chamanico auténtico.

Las practicas estan acompanadas de cantos,
danzas, simbolos y elementos rituales que crean el
espacio sagrado indispensable para el trabajo espi-
ritual. En sintesis, ambos caminos son chamanismo,
uno brota del espiritu del ser humano, el otro del
espiritu de la planta. Ambos buscan la misma me-
ta: sanar, comprender, restablecer el equilibrio en-
tre los mundos. La diferencia estd en el vehiculo del
viaje, el tambor o la hoja, el canto o la raiz, pero el
destino es el mismo: el encuentro con lo sagrado.




......................................................Q.

En el contexto del Neochamanismo, una rein-
terpretacién moderna del chamanismo, el uso de
plantas maestras, ha tomado un rol central, incluso
dominante, convirtiéndose en una “técnica seduc-
tora y expansionista” que atrae a buscadores espi-
rituales de todo el mundo. Esto ha generado una
cierta confusion o simplificacion, donde se supone
qgue todo chamanismo implica el uso de plantas
psicoactivas, ignorando la diversidad de practicas
ancestrales que funcionan sin ellas.

No tenemos que olvidar el contexto social en
el que vivimos. Tenemos que adaptar las practicas
chamanicas, con o sin plantas, a nuestro estilo de
vida actual sin olvidar la tradicién que sostiene el
chamanismo y es aqui, donde radica la dificultad
para encontrar el equilibrio y llevar estas practicas
chamanicas, que han demostrado su efectividad
durante todo el recorrido de la humanidad, al pun-
to espaciotemporal en donde hoy nos encontra-
mos.

"3

Ingrid Querol Sentis
Mujer Medicina

Instagram: @inquer|3

Facilitadora de Macrodosis y microdosis, Kinesiéloga Cuantica y Lectura de Cartas OH.
Estudié Chamanismo en el Instituto de Estudios Chamanicos (Linea de Michael Harner).



Seres danzantes Y sintientes. Movimiento, caricia y vida en la psicoterapia: puente entre lo humano y lo transpersonal

Joaquin Toledo

“No somos seres racionales, somos
seres emocionales con la capacidad de
razonar” H. Maturana & D. Lépez.

Introducciéon

El presente ensayo propone explorar cémo el movi-
miento, la caricia y la experiencia de vida pueden
facilitar procesos psicoterapéuticos desde una vi-
sién humanista-transpersonal, integrando elemen-
tos de la Biodanza, la Gestalt y, de manera comple-
mentaria, la facilitacion de microdosis con plantas
sagradas. A partir de la experiencia personal y de
relatos terapéuticos, se argumenta que estas di-
mensiones permiten conectar al sujeto con su sen-
tir, abrir vias de consciencia y aproximarse a un
sentido de propdsito.

“Seres Danzantes y Sintientes” es una invita-
cion a reforzar la idea de que no somos sélo seres
racionales, sino principalmente seres emocionales
con capacidad de razonamiento. Este marco se for-
talece al considerar la Biodanza como un sistema
de integracion humana, renovacién organica y re-
educacién afectiva a través de la musica, el canto,
el movimiento y situaciones de encuentro en gru-
po, segun Rolando Toro su
creador.

“El mundo se estad convirtiendo
en un espacio en donde la cari-
cia es un privilegio, en donde el
odio se esparce mds rdpido que

cualquier virus y existen algunos rebeldes que practican el
amor”.Toledo J.

Quisiera invitarte a recordar écuando fue la
ultima vez que fuiste acariciado, la ultima vez que
danzaste libremente esa cancidn que tanto adoras,
sin juicios, sin culpa, simplemente hacerlo?

Seres danzantes y seres sintientes
Conceptos claves

e Emocidn: Experiencia psicoldgica y fisioldgica
breve que surge ante un estimulo y nos im-
pulsa a actuar.

e Movimiento: Energia que impulsa la existen-
cia hacia adelante; es cambio constante, des-
de el latido del corazén hasta el giro de las
galaxias.

e Caricia: Lenguaje breve pero profundo de
cuidado y atencién; presencia ofrecida sin
imposicién —un toque, una palabra, una mi-
rada que reconcilia, calma o reafirma.

e Vida: Sintesis de movimiento y caricia entre-
lazados que dan sentido a la existencia; fené-

«tMe he dado cuenta que prin-
cipalmente nos privamos de po- tos de recompensa, inter-
der sentir.»

meno dindmico, impredecible y hermoso.

Estos tres elementos —movimiento, caricia y
vida— constituyen pilares fundamentales en la
practica psicoterapéutica contemporanea, enrique-
cidos por la experiencia de la Biodanza, la Gestalt y
la facilitacion de microdosis con plantas maestras.
En los relatos de los facilitados, podemos encontrar
caracteristicas cualitativas de origen transpersonal
gue surgen a través de ejercicios de movimiento
“recetados” que permiten reconectar con sensacio-
nes placenteras que habian estado bloqueadas du-
rante afios. Algunos de los relatos incluyen sensa-
ciones de conexion con un todo, libertad en la cor-
poralidad, sensacién de comodidad en su propio
cuerpo, disposicién a la apertura de consciencia
(estar presente), entre otros.

Se suele decir que lo mas reprimido en la so-
ciedad es la sexualidad, aunque esto no es total-
mente cierto. Me he dado cuenta que principal-
mente nos privamos de poder sentir. Entonces,
podemos entender como equivalente o superior, la
emocién reprimida. La cual es acompafiada con los
movimientos “recetados” que proponen tres esce-

narios posibles:

1. Activacion de los circui-

ocepcion y presencia en
vivo. EI movimiento y la
caricia activan de forma coherente redes
neurales relacionadas con la recompensa
(dopaminérgico), la interocepcién (sensacion
del estado interno) y la atencién plena. La
caricia proporciona sefial de cuidado y afec-
to, aumentando oxitocina y reduciendo corti-
sol. Juntas, estas sefiales optimizan la aten-
ciéon al cuerpo y la experiencia presente, faci-
litando que emerjan sensaciones placenteras
y un sentido de totalidad. de esta forma, el
sistema de recompensa se activa de modo
gue incluso sensaciones antes amortiguadas
(o insensibles) vuelven perceptibles, lo que
facilita “sentir de nuevo” y conectar con el
todo.

2. Desactivacion de defensas somdticas a través
de la presencia y la seguridad experiencial.
Las personas con historial de trauma o diso-
ciacion pueden haber desconectado sensa-
ciones corporales para protegerse. Un en-
torno que prioriza presencia, atencién suave
y experiencia sensorial no intrusiva facilita
desactivar defensas. Los movimientos



........................................................

“recetados” son articulaciones de la corrien-
te Gestalt y la Biodanza, en donde la persona
experimenta “Here and Now” sin exigencia
de una interpretacién inmediata, precisando
ser solo integrado en el cuerpo sin dar un
valor calificativo en lo pronto. La caricia re-
duce la ambigiiedad de la experiencia y brin-
da un anclaje de seguridad. Este duo
(movimiento y caricia) funciona como un
puente entre cuerpo y mente. reduciendo la
activacion hipervigilante. En un aspecto tera-
péutico, la apertura a un espacio seguro, el
cuerpo puede permitirse el acceso a sensa-
ciones placenteras y a una sensacién de tota-
lidad que habia estado bloqueada, lo que
facilita la experiencia de conexidon con un
“todo” y la apertura de consciencia.

Integracion de la experiencia y memoria a
través de la reconexion cuerpo-emocion. La
experiencia terapéutica no solo genera sen-
saciones momentaneas, sino que re-
configura patrones de procesamiento emo-
cional y de memoria corporal. Entonces, el
movimiento facilita la reactivacidon de redes
de memoria emocional (Sistema Limbico). En
conjunto, la caricia, ademas de regular un eje
de oxitocina-cortisol, sirve también como

llustracion: BiancaVanDijk

sefial y contexto para codificar la experiencia
de manera segura y no amenazante. Pudien-
do modular la reactividad emocional y la per-
cepcidn de limites y recursos. La reiteracion
de experiencias con caracter de “conexidn
con un todo” y “libertad corporal”, se inte-
gran en recuerdos no traumaticos o menos
amenazantes, lo que facilita la memoria de
experiencias positivas y la generalizacion de
€sa presencia a nuevas vivencias.

Movimiento, caricia y vida en la cotidianeidad

El movimiento abre camino; la caricia teje seguri-
dad; la vida sucede en la interconexién de ambos
con la presencia de compasion. Este camino no es
un dato externo, sino una experiencia vivida desde
el sentir, en plenitud, que se actualiza en cada ges-
to cotidiano. Cada acto sencillo (respirar con con-
ciencia, escuchar sin guardar respuestas, mirar con
amabilidad) es una semilla de integracién que pue-
de regarse en cualquier momento. El camino de
sanacién requiere responsabilidad ética, cuidado y
respeto por el tiempo propio y ajeno; no hay ata-
jos, hay acompafiamiento. En la practica, lo tera-
péutico se convierte en forma de habitar: una vida
vivida con mayor autenticidad, presencia y humani-
dad.



......................................................0.

En el vaivén diario, el movimiento
es mas que desplazamiento: es una co-
rriente intima que nos recuerda que es-
tamos vivos. Cada paso, cada respiracion
consciente, se convierte en una nota de
la melodia de nuestra existencia. La cari-
cia, a su modo, es una promesa de cui-
dado: un toque que dice “aqui estoy
contigo” y una mirada que reconoce la
vulnerabilidad y la dignidad que nos ha-
bitan. ¢Qué sentido le das a tu propio
movimiento cuando te mueves con aten-
cién y presencia? ¢Qué rostro de cuida-
do puedes ofrecerte a ti mismo en cada
gesto?

Visto desde el marco humanista-
transpersonal, Gestalt y Biodanza, el ser humano
aparece como un campo dinamico de posibilidades:
el cuerpo guarda la memoria, el movimiento trans-
forma la experiencia y la caricia ancla el presente
en un aqui y ahora que puede sentirse como hogar.
En la practica terapéutica, este tripode
(movimiento, caricia y vida) invita a habitar nuestra
totalidad con honestidad y gentileza. ¢Qué herra-
mienta o experiencia personal te ayuda a volver a
ese hogar interior cuando la prisa te empuja fuera
de ti? ¢Como podrias sostener a otra persona sin
dominar, sino acompaiiarla?

Joaquin Toledo

llustracion: BiancaVanDijk

La vida cotidiana, a menudo consumida por la
prisa y el juicio, puede convertirse en un espacio de
reencuentro con lo esencial: moverse sin miedo,
acercarse con presencia que sostiene, permitir que
la emocidén pase y revele su mensaje. Tu eres coau-
tor de tu proceso: desde respirar con atencién has-
ta permitir un toque de cordialidad, puedes cons-
truir una experiencia mas humana y conectada con
el sentido. ¢Cuando fue la ultima vez que experi-
mentaste movimiento libre sin juicios? ¢Cémo po-
drias permitirte una caricia o una presencia cuida-
dosa en tu vida cotidiana? ¢Qué significa para ti
“sentir de nuevo” y conectar con un sentido de to-
talidad?

Psicologo con Vision Humanista-Transpersonal, con enfoque en Gestalt, Facilitador de Bio-

danza SRT y Facilitador de psicoterapia en microdosis en plantas sagradas y maestras.

Teléfono de contacto+56976144117, Chile



Psicoterapia transpersonal con medicina sagradaz: un vehiculo a reinos amplios de ser y de consciencia

Josemaria Bernal

“Ser arrancado de la esclavitud de la
percepcion ordinaria, que te sean revela-
dos por unas horas el mundo interior y
exterior, tal como son comprendidos
directa e incondicionalmente por la men-
te en su totalidad, es una experiencia de
inestimable valor para cualquiera.”

Aldous Houxley

Consideremos a las medicinas sagradas cual vehicu-
los que facilitan navegar el alma para explorar, cu-
riosearse y conocerse mejor. Numerosos psicélo-
gos, investigadores de la consciencia y estudiosos
de religiones saben que milenios atras las plantas
de poder han sido parte constitutiva de la tecnolo-
gia de lo sagrado en los rituales. Se han usado para
ayudar a conectarnos, via cierto trance vital y
animico, con poderes y estadios propios, tanto na-
turales como sobrenaturales.

Los vikingos y eslavos, los antiguos hindues y
griegos (lee del Soma de los Védas y del ergot y
kykeon del rito Eleusino) usaban agentes magicos
para subir su nivel de
energia y vitalidad, abrir la
mente y expandir la cons-
ciencia, con el fin de acce-
der a reinos empodera-
dos, sutiles y divinos. Mu-
chas etnias nativas de
América aun usan plantas
de poder cual medio fisi-
co, social y espiritual. Su
uso debe ser de libre elec-
cién y beneficio personal.

La historia cuenta que el emperador Teodosio
el Grande, tras haber sido sometido por el obispo
de Mildn, Ambrosio, ordend en su Edicto de Cons-
tantinopla, afo 393, que se prohibiese el paganis-
mo, y obligd a que toda persona dentro del Imperio
Romano se hiciese cristiana. En suma, prohibié la
realizacion de cualquier ritual no cristiano, de toda
danza pagana (léase de todas las danzas), y de las
afiejas Olimpiadas. Empezd a retumbar un tenebro-
so dogma que, a fuego y espada, aniquild a las tra-
diciones raizales, dogma que hasta hace poco dictd
que el cuerpo mismo era pecado; de modo que
cuanto implicase al cuerpo, por afiadidura se consi-
derd sucio, pagano, prohibido.

Bajo esa férrea fiebre idealista y apolinea, Eu-
ropa asocié Dionisio (Naglal, arquetipo juguetdn,
el loco, Afrodita) al demonio, Hades (lo inconscien-
te, el sabio, el curiosearse) se asocié al infierno, y
los Misterios Eleusinos dedicados a Demeter (La

¢«tMuchas etnias nativas de
América aun usan plantas de
poder cual medio fisico, social
y espiritual. Su uso debe ser de
libre elecciéon y beneficio per-
sonal.»

Madre) fueron clausurados. Misterios Eleusinos a
los que, como a las Olimpiadas, se les rendia culto
desde casi 2.000 afos atrds y eran considerados el
mas excelso y supremo ritual del enorme pantedn
griego. Sabemos de templos esparcidos por Catalu-
fa, el sur de ltalia, Macedonia, Grecia y la actual
Turquia, en donde ciertas mujeres de saber lidera-
ban, por medio de la cerveza psicodélica (el ky-
keon), este magnifico ritual dedicado a La Madre,
Demeter, la diosa. Toda esta tradicion, borrada de
un plumazo por el obispo Ambrosio y el emperador
Teodosio, fue extinguida a punta de cazar y quemar
brujas, yerbateras, curanderas y personas de saber
por mads de trece oscuros siglos.

Recordemos que herejia significa opinion vy
que, al ser para la Iglesia el peor de los pecados,
opinar ha sido imperdonable. Toda vivencia ritual
de cardcter local (a una etnia o regidn) y con poder
de fuego transformador fue perseguida, en ultimas
erradicada, y cesé de celebrarse. Europa encarnd
una serie de reinos cristia-
nos, centralizados, someti-
dos a unos mitos y a unos
ritos uniformes, fijos, dic-
tados e impuestos desde
Roma, centro del poder.

Las danzas, las Olimpiadas
y los brebajes magicos de
cerveza psicodélica (el ky-
keon usado antes en los
Misterios Eleusinos) fue-
ron reemplazados por un
Unico elemento, impuesto a todas las gentes: la
hostia, (ipan sin levadura!). La hostia representé al
salvador Jesus Cristo que, segun esa idea, vendria a
salvar a los ahora victimas. ¢De qué salvaria él? A
tan incomoda pregunta se responde lo obvio: pues
del infierno (imaginado) que ese mismo Dios, en el
que se forzd a las gentes a creer, habia creado.

Y de la mano de san Agustin, el padre de la
Iglesia que por ese tiempo y dada su culpa sexual
proyecté en el cuerpo tan sombrio mal que lo con-
sideré pecado, nos asustamos del propio cuerpo y
nos enajenamos, subidos a la cabeza, a creencias
ajenas, a creernos nacidos en pecado, aunque su-
periores al reino natural (con el que nada teniamos
que ver). Europa entro en esa tenebrosa época lla-
mada por los historiadores el Oscurantismo, en la
que por siglos y siglos a millones de personas se les
ensefid a ignorar, negar y no sentir su propio cuer-
po, ni abrazar a otros, y se impidié acceder a algun



........................................................

nivel de energia, realidad o conocimiento otro que
el dictado, que se normalizé.

Leonardo da Vinci estudié cadaveres a escon-
didas a inicios de 1500, san Juan de la Cruz fue
apresado por la Inquisicion y huyé de ella a finales
de los 1500, igual Baruch Spinoza 100 afios des-
pués; en 1600 quemaron vivo a Giordano Bruno en
Roma y Galileo Galilei fue juzgado después. Una
sumamente larga y triste lista evidencia cdmo en
los modos sociales se vivid la cama de Procusto.

Desde san Agustin los templos habian dejado
de ser sitios de asombro, gracia, vitalidad. Derra-
maban oratorias de culpa, sufrimiento y terror.
Nietzche lo resume bien al preguntarse ¢como fue
posible que Europa hubiese creido que esta vida
es una gusanera sin valor de ser vivida, y que solo
la vida después de esta si vale? Para compensar,
dice el filésofo Edgar Morin, “el hombre blanco le
robo el alma al mundo y se la atribuyé solo a si
mismo”.

Hoy, en medio de una enorme crisis planeta-
ria, espiritual, social, ecoldgica, politica, y cuando
Cain y Abel (Ucrania y Rusia) reencarnan una pelea
mortal, justo en la zona de donde surgio el emo-
cionar patriarcal, y recuperados enhorabuena al-
gunos vehiculos entedgenos (lee Alex Shulgin, Te-
rence Mckenna, Albert Hofmann y sus férmulas

magicas), creemos que la salida mas amable y res-
ponsable, y a la vez divertida y empoderada es
hacia dentro, para abandonar el sitial de victima,
para asumirse mago, cocreador en este plano de
realidad. Jardinear en el alma un imaginario belloy
bondadoso, aprender a pensar bonito, es el desa-
fio a cultivar.

Para ello, urge recuperar y crear rituales con
poder transformador en virtud de aumentar nues-
tro nivel de energia, de saber y conexidn; urge
abrir la mente y atravesar el laberinto (llevar a ca-
bo nuestra labor interior) para acceder a reinos
verdaderos del espiritu, si, hasta revivir una senti-
da unidad consigo mismo, con la madre Tierra y
con lo sagrado en la Vida, sin dogmas en medio.

El estado de gracia y dicha puede ser vivido,
si, integrado al cuerpo, a este precioso cuerpo
nuestro redimido, cuerpo que es templo del mun-
do interior, cuerpo que hemos aprendido a querer
y a cuidar, cuerpo que, siendo amado, es mas que
mera materia: es encarnacion y a la vez represen-
tacién tridimensional de nuestra alma, del ser que
somos.

Es un momento decisivo y emocionante de
nuestra historia individual y social, como especie y
planetaria. Nos encanta poder vivir esta muerte a
lo viejo y nacimiento a lo nuevo con los ojos abier-



..................................................““..

tos, bien acompaiiados, a plena consciencia de que
nos estamos jugando el destino, el futuro, como
consideramos mejor, no como un dictado, sino
explorando el misterio que es la gran Diosa vida,
con curiosidad y atencidn, y tratando de ser ama-
bles consigo mismos al nombrar cada territorio
gue nos topamos.

Josemaria Bernal

https://www.josemariabernal.com/

Chuang Tsu decia “la crisdlida llama muerte a
lo que la vida llama mariposa”. E independiente de
la suerte y del karma que corramos, nos encanta
compartir este emocionante y sentido Camino con
CoRazdén contigo, confiados en que logremos lo
gue nos corresponde: mas verdad, mas belleza,
mas bondad.

Gracias por caminar con nosotros.

Estudié filosofia, religiones y psicologia en Carolina del Norte. Maestria en Psicoterapia
Transpersonal en la Naropa University, Boulder. Meditador zen, maestro en Rebirthing y
Respiracion Terapéutica. Se formé en Gestalt y terapia holista, trabajo la psicomagia y la
ecologia del alma. Lleva 37 afos acompafnando personas, parejas y grupos en sus procesos
intimos, y desde 1990 integra las Medicinas Sagradas a su clinica. El “Programa Miel” es el
fruto. Le gusta caminar, soplar la dulzaina, hacer fogatas y jardinear. Es autor del libro
“Amistar: El arte de ser tu mejor amigo”, y “A los pies de la diosa pongo flores”. Vive en el
campo con su companera Cata Salguero.

E-mail: josemariabernalperez@gmail.com



El impacto de las nuevas tecnologias en las etapas del desarrollo humano: una mirada humanista y filoséfica

Héctor Gil Garcia

Introduccion

El desarrollo humano comprende un proceso vital
que abarca la totalidad de la existencia humana,
desde el nacimiento a la vejez. Cada etapa estd
marcada por hitos bioldgicos, cognitivos, emocio-
nales y sociales, profundamente influenciados por
el entorno. En este siglo XXI, dicho entorno se ha-
lla, para bien y para mal, condicionado por las nue-
vas tecnologias, que transforman los modos de
aprender, comunicarse y construir la identidad
(Papalia & Martorell, 2021).

En las ultimas décadas, el desarrollo humano
se ha vuelto inseparable del contexto digital. La
infancia estd condicionada por pantallas y disposi-
tivos desde la cuna; la adolescencia se entrelaza
con las redes sociales como espacio de pertenencia
y autoafirmacion; la adultez vive la hiperconectivi-
dad laboral y afectiva; y es la vejez, paraddjicamen-
te, la que encuentra en la
tecnologia nuevas posibi-
lidades para mantener la
autonomia vy la salud.

Cada una de estas
transformaciones plantea
un desafio ético y psicolo-
gico, y requeriria una ex-
haustiva investigacion.
Pero la pregunta es: ¢la
tecnologia amplia o limita
las potencialidades huma-
nas?

Desde la perspectiva

de la psicologia humanista, el individuo posee un
potencial innato para crecer y autorrealizarse
cuando encuentra un entorno que lo favorece. Co-
mo afirma Carl Rogers (1961), “el individuo posee
en si mismo vastos recursos para su comprension y
para el cambio de autoconcepto, de sus actitudes y
de su conducta; estos recursos pueden activarse si
se proporciona un clima definido de actitudes psi-
coldgicas facilitadoras” (p. 33). La tecnologia, en-
tonces, puede ser parte de ese clima facilitador o
convertirse en un obstaculo, dependiendo del mo-
do en que se use.

La finalidad de este trabajo es examinar el
impacto de las nuevas tecnologias en todas las fa-
ses del desarrollo humano, subrayando los benefi-
cios y los riesgos desde una mirada integradora
gue auna la psicologia del desarrollo con la psicolo-
gia (y aun con la filosofia) humanista. En dltima

«tla pregunta es: ;la tecnolo-
gia amplia o limita las po-
tencialidades humanas?
la pregunta [...] es profunda-
mente ética: ;como lograr
que la técnica sirva al desa-
rrollo del ser humano sin des-
humanizarlo?»,

instancia, la pregunta que lo guia es profundamen-
te ética: ¢cdmo lograr que la técnica sirva al desa-
rrollo del ser humano sin deshumanizarlo?

El desarrollo humano y la influencia del entorno
tecnoldgico

El desarrollo humano se ha estudiado desde multi-
ples perspectivas. Jean Piaget (1972) propuso que
el conocimiento surge a través de la interaccion
activa del niflo con su entorno, en un proceso de
asimilacién y acomodacion. Lev Vygotsky (1978)
afadid que el desarrollo cognitivo se realiza en
combinacidn con el aspecto social y cultural, desta-
cando el papel del lenguaje y la colaboracién. Erik
Erikson (1950) planted una secuencia de ocho eta-
pas psicosociales, cada una caracterizada por una
crisis que las personas debemos resolver para cre-
cer de manera saludable.

Sin embargo, el entorno que describieron es-
tos autores ha cambiado
radicalmente. En el siglo
XXI, los nifos, adolescen-
tes y adultos vivimos in-
mersos en una realidad
tecnolégicamente media-
da. Los objetos digitales
(moéviles, pantallas, redes,
videojuegos, aplicaciones
de citas o la inteligencia
artificial) forman parte de
esta cotidianeidad vy, en
muchas ocasiones, del
propio proceso de apren-
dizaje y socializacidén, que
tanto remarcaron los mencionados investigadores.
La tecnologia se ha convertido en un nuevo con-
texto de desarrollo, con sus propios riesgos y opor-
tunidades (Papalia & Martorell, 2021). {Qué con-
clusiones extraerian ellos hoy de la forma de
aprendizaje tecnificada actual? éCémo percibirian
estos autores los procesos del desarrollo en la su-
pertecnificaciéon de hoy?

Desde la dptica de la psicologia ecoldgica, por
ejemplo, de Urie Bronfenbrenner (1979), el desa-
rrollo depende de la interaccién entre distintos
sistemas ambientales (microsistema, mesosistema,
exosistema y macrosistema). Hoy, el ecosistema
digital es una capa transversal que influye en todos
ellos: afecta a la familia (microsistema), modifica la
escuela (mesosistema), transforma los medios de
comunicacion (exosistema) y altera los valores so-
ciales y culturales (macrosistema). Este entorno



........................................................

ofrece también ventajas significativas. En la infan-
cia, las tecnologias pueden favorecer la estimula-
cion cognitiva y el aprendizaje cuando se utilizan

con supervision adecuada (Hirsh-Pasek et al.,
2015). En la adolescencia, posibilitan la autoexpre-
sién, el acceso a la informacién y la participacidn
social. En la adultez, facilitan la productividad, la
comunicacion global y el desarrollo profesional. Y
en la vejez, la tecnologia permite mantener la auto-
nomia y las relaciones afectivas (Czaja et al., 2018;
Zhao et al., 2013).

No obstante, su influencia no es neutral. La
exposicién excesiva a pantallas puede generar dis-
traccion, ansiedad o adiccién (Twenge, 2019) La
sobreestimulacion digital fragmenta la atencién y
reduce el pensamiento reflexivo, como sefialan
estudios recientes en neurociencia cognitiva
(Christakis et al., 2018). Ademas, la interaccidn digi-
tal puede substituir la presencia fisica, afectando el
desarrollo emocional y la empatia. Por esto, com-
prender el desarrollo humano hoy exige integrar
una vision bio-psico-social y tecnoldgica, donde la
digitalizacion se entienda no solo como un cambio
instrumental, sino como una transformacion del
entorno vital. La tecnologia no es buena ni mala en
si misma; su impacto depende de la calidad de las
relaciones humanas que la acompafian y de los va-
lores (por esto la necesidad de incluir la filosofia)
gue guian su uso.

20

Infancia: las pantallas y el desarrollo temprano

La infancia es una etapa de intensa plasticidad ce-
rebral. Segun la Organizacién Mundial de la Salud
(OMS, 2019), los menores de 2 afios no deberian
estar expuestos a pantallas, mientras que entre los
2 y 5 afios el tiempo de uso debe restringirse a una
hora diaria de contenidos educativos y supervisa-
dos. Estas recomendaciones buscan proteger los
procesos neurocognitivos en formacidon y evitar
efectos negativos como el retraso del lenguaje, la
alteracion del sueio o la desregulacion emocional.

Investigaciones recientes muestran que una
exposicion prolongada a pantallas se asocia con
déficit de atencidn, ansiedad y dificultades en la
interaccidon social (Canadian Paedriatric Society,
2022; Christakis et al., 2018). La exposicion pasiva,
como ver videos sin tutorizacion, interfiere con el
juego simbdlico, esencial para el desarrollo del pen-
samiento abstracto y la empatia (Piaget, 1972).

Desde la psicologia humanista, Rogers (1961)
sostiene que el crecimiento infantil requiere pre-
sencia, contacto emocional y juego libre, no esti-
mulos mecanicos. Asimismo, Bowlby (1988) mostré
gue el apego seguro, basado en la interaccidn afec-
tiva con figuras estables, es fundamental para el
desarrollo emocional. Substituir esa relacidn por
pantallas genera una experiencia empobrecedora
de conexiéon humana.

No obstante, el uso moderado y guiado puede



......................................................0.

tener beneficios. Estudios sefialan que ciertas apli-
caciones interactivas pueden favorecer la coordina-
cién visomotora o el aprendizaje temprano cuando
se usan con acompanamiento adulto (Hirsh-Pasek
et al., 2015). La clave, por lo tanto, no es demonizar
la tecnologia, sino educar su uso consciente.

Adolescencia: redes sociales y formaciéon de la
identidad

La adolescencia es una etapa clave en la construc-
cién de la identidad personal. Segun Eirkson (1950),
el adolescente atraviesa la crisis de “identidad fren-
te a confusién de roles”, buscando coherencia en-
tre lo que es, lo que perciben los demds y lo que
desea ser. En la era digital, las redes sociales se han
convertido en un escenario donde este proceso se
intensifica y distorsiona.

Diversas investigaciones (American Psychologi-
cal Association, 2023; Twenge, 2019) han encontra-
do correlaciones entre el uso excesivo de redes so-
ciales y sintomas de de-
presion, ansiedad y baja
autoestima. La exposicién
constante a imagenes
idealizadas fomenta |Ia
comparacién social y la
busqueda de validacién
externa. Como afirma
Erich Fromm (2009), vivi-
mos en una cultura del
“tener” mas que del
“ser”, donde el valor se
mide por la aprobacion
ajena. El fendmeno de la “identidad digital” intro-
duce una paradoja: los jévenes se expresan y se
comunican mas que nunca, pero a menudo sienten
soledad y desconexion interior. En términos jun-
guianos, la mascara virtual o persona puede eclip-
sar al si-mismo, el nucleo profundo de la identidad
(Jung, 1964).

Sin embargo, el uso reflexivo de las redes pue-
de potenciar la creatividad y la conciencia social.
Plataformas como Youtube o TikTok también, bien
utilizadas, permiten el aprendizaje colaborativo y la
autoexpresion artistica, por ejemplo. La educacién
emocional y la alfabetizacion digital resultan esen-
ciales para que las redes sean una herramienta de
crecimiento y no de enfermedad.

Adultez: conexion, alienacién y equilibrio

Durante la adultez, el individuo busca equilibrio
entre trabajo, relaciones, familia y autorrealizacion.
La tecnologia facilita la comunicacién y el acceso a

«([...] la tecnologia también
ofrece herramientas de creci-
miento personal: terapias en li-
nea, meditacion guiada, comu-
nidades de aprendizaje o redes
de apoyo emocional»

21

la informacién, pero también introduce nuevas for-
mas de estrés, dispersion y alienacion.

Segun Byung-Chul Han (2017), vivimos en la
“sociedad del cansancio”, donde la hiperconectivi-
dad y la autoexplotacion substituyen el descanso y
la reflexion. El adulto digital esta permanentemen-
te disponible, revisando correos o redes, lo que
genera fatiga mental y pérdida de concentracion.
Desde la psicologia positiva, Csikzentmihalyi (1990)
propuso el concepto de “Flow”, un estado de aten-
cion plena que ocurre cuando la persona se implica
de forma creativa en una actividad significativa. Las
distracciones constantes del entorno digital inte-
rrumpen ese flujo, fragmentando la experiencia
vital.

En contraste, la tecnologia también ofrece he-
rramientas de crecimiento personal: terapias en
linea, meditacion guiada, comunidades de aprendi-
zaje o redes de apoyo emocional. Desde el enfoque
humanista, el desafio no es rechazar la tecnologia,
sino usarla para promover
la conciencia, y no para
distraerla.

Vejez: la tecnologia al
servicio de la autonomia
y el bienestar

En la vejez, la tecnologia
puede ser un medio po-
deroso para mejorar la
calidad de vida, mitigar el
aislamiento y preservar
las funciones cognitivas. A diferencia de etapas pre-
vias (que son quiénes mas la usan), el reto no es
limitar el uso, sino facilitar la accesibilidad y la in-
clusion digital, aunque suene paraddjico.

Un metaanalisis reciente encontrd que las in-
tervenciones digitales (realidad virtual, videojuegos
cognitivos, aplicaciones de memoria) mejoran signi-
ficativamente la memoria, la atencion y la veloci-
dad de procesamiento en adultos mayores (Zhao et
al., 2023). Otros estudios confirman que las video-
llamadas y redes sociales reducen la soledad y fo-
mentan el bienestar emocional (Czaja et al., 2018).
Desde la logoterapia, Viktor Frankl (2011) recorda-
ba que “el hombre puede conservar un vestigio de
libertad espiritual, de independencia de la mente,
incluso en las circunstancias mas terribles” (p.86).
En la vejez, la tecnologia cobra valor cuando amplia
esa libertad: mantener la comunicacion, aprender,
crear y sentirse util. El riesgo surge cuando se subs-
tituye el contacto humano por la conexidn virtual.



........................................................

Por lo tanto, las politicas publicas deberian
promover el uso ético y educativo de las tecnolo-
gias en la tercera edad, no solo como entreteni-
miento, sino como instrumento de participacidn y
sentido.

Reflexiéon humanista y filoséfica sobre la tecnologia

A lo largo de las etapas del desarrollo vital, la tec-
nologia actla como espejo de nuestras aspiraciones
y carencias. Acompaia y moldea las formas de pen-
sar, sentir y relacionarse. Cada vez mas personas,
por ejemplo, se conocen por internet. En 2017, al-
rededor del 39 % de las parejas heterosexuales en
EE.UU. afirmaron que se habian conocido a través
de internet frente al 22% en 2009 (Rosenfeld, Tho-
mas & Hausen, 2019). Pero mas alla de su utilidad
practica, plantea un interrogante fundamental:
écémo afecta la técnica a nuestra condicién huma-
na?

Desde el humanismo psicolégico, la tecnologia
debe estar al servicio de la autorrealizacidn, no del
condicionamiento. Erich Fromm (2009) advertia de
que el ser humano moderno corre el riesgo de defi-
nirse por el “tener” (bienes, propiedades, viajes, un
cuerpo bonito, seguidores...), en lugar de por el
“ser”, que implica autenticidad, creatividad y cone-
xion interior. La sociedad digital, basada en la inme-
diatez y la apariencia, intensifica esa confusién en-
tre lo que se tiene y lo que se es. Abraham Maslow
(1991), al describir su jerarquia de necesidades,
situé en la cuspide la autorrealizacion, entendida
como el despliegue de las potencialidades mas ele-
vadas del ser humano. En la actualidad, la tecnolo-
gia puede servir como medio para esa expansion,

22

facilitando el conocimiento, la cooperacion o la
creacién artistica, pero también puede reducir la
vida a estimulos triviales (scroll infinito, por ejem-
plo) y a la busqueda de aprobacidn externa. Por su
parte el ya citado fildsofo y psicélogo Viktor Frankl
(2011), desde la logoterapia, afirma que el hombre
no solo busca placer o poder, sino sentido. En la era
digital, el riesgo es que la sobreinformacion substi-
tuya a la sabiduria y la conectividad reemplace el
encuentro personal. La tecnologia, entonces, se
convierte en espejo de nuestra crisis espiritual:
cuanto mas conectados estamos externamente,
mas desconectados podemos sentirnos interior-
mente.

El reto filosdéfico consiste en reconciliar la téc-
nica con la humanidad. La tecnologia no debe verse
como enemiga del espiritu, sino como una prolon-
gacion de la creatividad humana. El problema surge
cuando olvidamos que su finalidad es servir a la
vida. Por eso, un uso ético y consciente de la tecno-
logia implica cultivar la atencidn plena, el discerni-
miento y el sentido del limite. En definitiva, el pen-
samiento humanista nos invita a devolver la centra-
lidad al ser humano como sujeto de valor y sentido.
La pregunta clave no es “équé puede hacer la tec-
nologia?”, sino “éiqué tipo de humanidad queremos
construir con ella?”. Solo asi la técnica dejard de ser
un fin en si mismo para convertirse en un instru-
mento de desarrollo interior, libertad y unién.

Conclusiones

El impacto de las nuevas tecnologias es ambivalen-
te. En la infancia, la exposicidén excesiva a pantallas
puede obstaculizar el desarrollo del lenguaje, la



atencion y la regulacién emocional (OMS, 2019). En
la adolescencia, las redes sociales ofrecen oportu-
nidades de comunicacion, pero también riesgos de
comprensidn, comparacion, ansiedad y pérdida de
autenticidad (APA, 2023). En la adultez, la hiperco-
nectividad genera estrés y alienacién si no se com-
bina con espacios de silencio y presencia (Han,
2017). En la vejez, la tecnologia bien aplicada mejo-
ra la funcién cognitiva y la integracion social (Zhao
et al., 2023).

Desde un enfoque humanista y filoséfico, la
tecnologia no debe dominar el proceso de desarro-
llo, sino acompanfarlo. El desafio no es directamen-
te tecnoldgico, sino ético: como preservar la liber-
tad interior, el contacto humano y el sentido en
medio de la conexidon permanente. El futuro sera
verdaderamente humano si logramos que la técni-
ca se ponga al servicio del crecimiento integral del
ser humano, de la empatia y del conocimiento de si
mismo.

Bibliografia

American Psycological Association. (2023). Social media
and youth mental health: The U.S. Surgeon Gene-
ral's advisory. APA Press.

Bowlby, J. (1988). A secure base: Parent-child attach-
ment and healthly human development. Basic
Books.

Bronfenbrenner, U. (1979). The ecology of human deve-
lopment: Experiments by nature and design. Har-
vard University Press.

Canadian Peadiatric Society. (2022). Screen time and
young children: Promoting health and develop-
ment in a digital world CPS.

Christakis, D. A., Ramirez, J. S. B., Ferguson, S. M., &
Ravinder, S. (2018). How early media exposure
may affect cognitive function: A review of results
from the ABCD study. Pediatrics, 142(2),
€20180338.

Csikszentmihalyi, M. (1990). Flow: The psychology of
optimal experience. Harper & Row.

Héctor Gil Garcia

Erikson, E. H. (1950). Chilhood and society. Norton.

Frankl, V. E. (2011). E/ hombre en busca de sentido. Her-
der.

Fromm, E. (2009). Tener o ser. Fondo de Cultura Econé-
mica.

Han, B. -C. (2017). La sociedad del cansancio. Herder.

Hirsh-Pasek, K., Zosh, J. M., Golinkoff, R. M., Gray, J. H.,
Robb, M. B., & Kaufman, J. (2015). Putting educa-
tion in "educational" apps: Lessons from the
sciencie of learning.Psycological Science in the
Public Interest, 15(1), 3-4.

Jung, C. G. (1964). El hombre y sus simbolos. Paidds

Maslow, A. H. (1991). Motivacion y personalidad (32
ed.). Harper &Row

Organizacién Mundial de la Salud. (2019). Directrices
sobre actividad fisica, comportamiento sedentario
y suefio para nifios menores de 5 afios. OMS.

Papalia, D. E., & Martorell, G. (2021). Desarrollo humano
(152 ed.). McGraw-Hill.

Piaget, J. (1972). The psychology of the child. Basic
Books.

Rogers, C. (1961). El proceso de convertirse en persona.
Paidds

Rosenfeld, M. J., Thomas, R. J., & Hausen, S. (2019). Di-
sintermediating your friends: How online dating
in the United States displaces other ways of mee-
ting. Proceedings of the National Academy of
Sciences, 116(36), 17753-17758.

Twenge, J. M. (2019). iGen: Why today's super-
connected kids are growing up less rebellious,
more tolerant, less happy and completely unpre-
pared for adulthood. Atria Books.

Vygotsky, L.S (1978). Mind in society: The development
of higher psychological processes. Harvard Uni-
versity Press.

Zhao, Y., Zhang, X., & Chen, M. (2023). Digital technology
interventions for cognitive function in older
adults: A ystematic review and meta-analysis.
Frontiers in Psychology, 14, 113-127.

Terapeuta Transpersonal por la Universidad Europea Miguel de Cervantes, Graduado en
naturopatia y especialista en Psicosomatica Integrativa. Formado en medicina bioldgica, medi-

e
-
e
N |
‘ q‘y’ Rojo).
= V¢ www.hectorgilgarcia.com
"1;‘* Instagram: @hector_gil_garcia

Youtube: @hectorgilgarcia_escuela

tacion, psicologia junguiana y terapia sistémica. También es especialista en filosofia comparada
de Oriente y Occidente y director de su propia escuela, Escuela Integrativa. Colabora en
numerosos proyectos de salud holistica y transpersonal. Autor de Te perdono, me perdono
(Editorial Mandala). El Viaje del Héroe (Ed. La Parabola) y Buda, Jesus, Platon (Ed. Circulo



Un puente posible entre la ciencig, la espiritualidad y el cuidado

Angela Manchola C.

Acompanfiar a otro ser humano en un proceso pro-
fundo implica entrar en territorios donde lo cienti-
fico, lo espiritual y lo emocional empiezan a mez-
clarse sin esfuerzo. Reconocer esa convergencia
abre un camino distinto: uno donde las palabras a
veces no alcanzan, donde la respiracién se vuelve
lenguaje y donde el cuerpo revela verdades que la
mente habia guardado en silencio (Van Der Kolk,
2014). En ese lugar, lo psicoldgico y lo espiritual
dejan de ser opuestos; se vuelven un mismo gesto
de humanidad. Alli se entiende que sostener no es
intervenir, sino ofrecer presencia, escucha y un
espacio seguro para que lo humano vuelva a sen-
tirse (Yalom, 2002).

Pero cdmo construir ese puente en el que la
ciencia, por si sola, no basta, pero donde la espiri-
tualidad sin rigor tampoco es confiable. La ciencia
ofrece método, claridad y estructura. La espiritua-
lidad ofrece sentido, conexion y profundidad. El
verdadero desafio es habitar esa linea delicada
donde la ciencia puede tornarse fria, y la espiritua-
lidad, si pierde ética, pue-
de volverse ligera, super-
ficial o incluso manipula-
dora.

Para mi, el camino
ha sido cultivar una prac-
tica que entienda la ética
como un acto de amor
(Hooks, 2000): reconocer
que los limites, la riguro-
sidad y la honestidad también son formas profun-
das de cuidado. Partiendo de aqui podemos pro-
fundizar en algunos aspectos importantes de este
puente que se empieza a construir.

El cuerpo como territorio de memoria

Es importante reconocer al cuerpo como territorio
de memoria y evidencia vivida. La ciencia contem-
poranea ha dejado claro que el cuerpo no es un
simple contenedor de experiencias, sino un terri-
torio donde la memoria emocional se escribe de
manera silenciosa (van der Kolk, 2014). La neuro-
ciencia del trauma, la teoria polivagal y los estu-
dios sobre regulacion emocional coinciden en que
el acompanamiento ocurre primero en el cuerpo
(Porges, 2011). La presencia de otro (su tono de
VOZz, su respiracion, su capacidad de permanecer y
sostener) modula el sistema interno y disminuye la
sensacion de amenaza. El cuerpo recuerda incluso
cuando la mente intenta olvidar; habla a través de
temblores sutiles, tensiones antiguas, pausas invo-

24

luntarias o lagrimas que emergen sin una historia
clara. Todo eso también es informacion (Levine,
1997). Y es alli donde lo psicoldgico y lo espiritual
se vuelven inseparables: no es solo comprender
algo, es permitir que algo profundo pueda sentirse
con calmay seguridad.

Acompafar desde este lugar implica recono-
cer que la técnica orienta el proceso, es una guia,
pero es la presencia la que lo sostiene. La eviden-
cia cientifica nos ofrece mapas; la experiencia cor-
poral ofrece territorio. Y el acto de acompanar
consiste precisamente en respetar ambos: lo que
sabemos y lo que sentimos, lo que se estudia y lo
gue se manifiesta.

La espiritualidad como experiencia, no como
dogma

Pero adicional al cuerpo es indispensable entender
la espiritualidad como experiencia, no como dog-
ma. Cuando hablo de espiritualidad en mis acom-
pafiamientos no hablo de creencias rigidas ni de
promesas extraordinarias.
Hablo de experiencia in-

«[...] como construir ese puen- terna: de sentido, de si-
te en el que la ciencia, por si
sola, no basta, pero donde la

espiritualidad sin rigor tampo-

co es confiable.»

lencio, de ritualidad senci-
lla. De ese lugar intimo
donde wuna persona se
reconoce, se ordena, o
encuentra algo que habia
estado buscando sin sa-
berlo. Una espiritualidad
asi no compite con la ciencia: la complementa
donde los datos no alcanzan a explicar la compleji-
dad de lo humano. Aporta profundidad, ritmo,
contencién y una comprension del proceso que no
presiona ni exige resultados inmediatos. Aporta
una mirada que no juzga la vulnerabilidad como
falla, sino como portal.

Sin embargo, es justamente aqui donde apa-
recen riesgos. Cuando la espiritualidad se vacia de
ética, se vuelve dogma. Cuando se desconecta del
cuerpo, se transforma en idealizacidon. Cuando se
usa para evitar la realidad, se vuelve manipulacion
(Frank, 2004). La linea es delgada, y reconocerlo es
parte del acompafiamiento responsable. Una espi-
ritualidad madura no promete milagros: ofrece
presencia, humildad y respeto por el misterio de lo
humano.

La sabiduria ancestral como raiz del cuidado

Y aunque hoy hablemos de acompafiamiento des-
de la psicologia y la ciencia, el cuidado como prac-



........................................................

tica existe desde mucho antes de que la palabra
“terapia” apareciera. Diversas tradiciones ancestra-
les entendieron el acompafamiento como un acto

ritual, comunitario y profundamente humano
(Malinowski, 1948; Kirmayer, 2012). Alli el cuidado
no era un procedimiento; era un tejido hecho de
gestos, silencios, cantos, plantas, palabras y vincu-
los que permitian atravesar transiciones y crisis. No
intervenian: acompafiaban. No controlaban: se
acompasaban al proceso del otro. Y aunque no
idealizo lo ancestral, si reconozco que muchas de
esas intuiciones hoy son validadas por la neuro-
ciencia, la medicina y la psicologia.

Esto amplia nuestra manera de comprender el
acompafiamiento: el ser humano necesita conten-
ciéon, sentido, ritualidad y comunidad para atrave-
sar experiencias profundas. El cuerpo responde a lo
interno, pero también a lo que ocurre alrededor: la
atmosfera, la intencion, el vinculo.

La incertidumbre como maestra silenciosa

Hay otro aspecto que no podemos olvidar y es te-
ner siempre en el panorama a la incertidumbre co-
mo maestra. Qué tal si nos permitimos pensar que:
Acompanfar siempre implica caminar sin garantias.
No existen mapas definitivos ni protocolos que ase-
guren un resultado al 100% (Mezirow, 2000). La
incertidumbre no es un error del proceso: es el sue-
lo fértil donde algo nuevo puede aparecer.

La ciencia reconoce que el cambio no es lineal
y la espiritualidad recuerda que todo transito pro-

25

fundo implica pasar por un “no saber”. Acompafiar
es aceptar que no puedo controlar ni predecir el
camino del otro; mi labor no es dirigir, sino soste-
ner el espacio donde lo verdadero pueda emerger.

La ética como acto profundo de amor

Ahora, volviendo a la delgada linea que marqué al
principio, esa en la que podemos identificar clara-
mente la diferencia entre sostener y manipular,
acompafiar y dirigir, estar presentes y ejercer po-
der; encontramos la ética como acto de amor, esa
frontera sagrada (hooks, 2000); no como un con-
junto frio de reglas, sino como cuidado activo. Esta
linea esta claramente delineada por conceptos cla-
ves como el consentimiento claro y continuo, los
limites firmes y compasivos, la no explotacion emo-
cional, econdmica o espiritual y el respeto absoluto
por la autonomia y el ritmo del otro.

Aqui reconocemos que el vinculo terapéutico
no se usa para llenar vacios propios, demostrar po-
der o buscar validacidén. La ética es, sobre todo, una
forma de decir: “Tu proceso es tuyo y el que mds
sabe de tu vida eres tu; mi presencia estd aqui para
cuidarlo, no para ocuparlo.”

Donde realmente se encuentran la ciencia y la es-
piritualidad

Pero entonces, {ddnde esta el puente donde real-
mente se encuentran la ciencia y la espiritualidad?
Aunque parecen mundos distintos, la ciencia y la
espiritualidad se encuentran en lugares muy con-
cretos: en el cuerpo, en la experiencia, en el vincu-



......................................................Q.

lo, en la humildad. La ciencia habla de regulacion;
la espiritualidad habla de conexiéon. Ambas recono-
cen la importancia de la experiencia de vida. Las
dos valoran la presencia: el verdadero acompafia-
miento se da en la relacidn y en el vinculo, no en la
teoria (Yalom, 2002).

Las dos nos piden humildad ante el misterio: la
ciencia reconoce sus limites y la espiritualidad reco-
noce la sacralidad de lo humano. Y finalmente las
dos pueden volverse un riesgo: si la ciencia es so-
berbia, deshumaniza; si la espiritualidad se vuelve
demasiado elevada, manipula. El puente solo pue-
de ser sostenido sobre la humildad.

Por eso repito y sostengo que acompanfiar a
otro es sostener algo delicado y profundo: la vida
emocional, espiritual y humana que transita frente
a nosotros. No es apropiarse del camino del otro, ni
salvarlo, ni dirigirlo. Es ofrecer una presencia ho-
nesta, ética y sensible. Acompafiar es:

Sostener la vida sin apropidrsela.

Ofrecer presencia, no respuestas; ética, no cer-
tezas; humanidad, no milagros.

Caminar con otro sin tomar su camino.

Referencias

Frank, A. W. (2004). The renewal of generosity: lliness,
medicine, and how to live. University of Chicago
Press.

hooks, b. (2000). All about love: New visions. William
Morrow.

Kirmayer, L. J. (2012). Rethinking cultural competence.
In A. Metzl & K. Kirkland (Eds.), Against health:
How health became the new morality (pp. 215—
240). NYU Press.

Levine, P. A. (1997). Waking the tiger: Healing trauma.
North Atlantic Books.

Malinowski, B. (1948). Magic, science and religion and
other essays. The Free Press.

Mezirow, J. (2000). Learning as transformation: Critical
perspectives on a theory in progress. Jossey-Bass.

Porges, S. W. (2011). The polyvagal theory: Neurophysio-
logical foundations of emotions, attachment,
communication, and self-regulation. W. W. Nor-
ton & Company.

Van Der Kolk, B. A. (2014). The body keeps the score:
Brain, mind, and body in the healing of trauma.
Viking.

A 4

Angela Manchola C.

del camino de transformacion.

Instagram: @bloom.terapia

| Psicologa con formacion en Terapia Asistida con Psicodélicos, dedicada a acompanar procesos
terapéuticos con un enfoque ético, sensible y consciente. Trabaja desde una mirada integrado-
ra que reconoce el cuerpo, la mente, el espiritu y la historia personal, como partes esenciales

Contacto +57 316 4148696 - +57 300 3003700



Integrar el cuerpo: una dimensién esencial en psicoterapia

Natalia Olivera

“Quien no respira profundamente reduce
la vida de su cuerpo. Quien no se mueve
con libertad limita su vitalidad. Quien no
siente plenamente estrecha la amplitud de
su existencia. Y quien restringe su expre-
sion limita la vida misma de su cuerpo.” —
Alexander Lowen

En psicoterapia, solemos poner
atencién a lo que se dice, a las his-
torias que se repiten, a los pensa-
mientos que se enredan o a las
emociones que buscan lugar. Pero
antes de cualquier palabra, antes
incluso de que la mente pueda
organizar lo que siente, hay un
territorio mds rapido, mas silencio-
so y honesto: el cuerpo. Integrarlo
al proceso terapéutico no es un
detalle metodoldgico, es recono-
cer que la experiencia humana se
despliega siempre en un tejido
vivo donde lo emocional, lo fisico y lo simbdlico se
sostienen mutuamente.

Durante mucho tiempo, la cultura occidental
insistié en separar mente y cuerpo, como si fue-
ran entidades independientes. Sin embargo,
cuando una persona entra en una sesion de tera-
pia, no llega solo con sus ideas: llega con su respi-
racion entrecortada, con la postura que aprendio
a sostener para protegerse, con un ritmo interno
que la acompafia, con tensiones antiguas o ex-
pansiones nuevas. Somos cuerpo antes que con-
cepto, y cuando el cuerpo es incluido con respeto
y presencia, el proceso terapéutico gana profun-
didad, claridad y verdad.

Un registro cotidiano lo ilustra con profundi-
dad. La terapeuta Mirta G. Domato escribe:

“Le doy un sorbo a mi café, me estoy dando
cuenta del tibio liquido que entra en mi gar-
ganta llendndola de sabor y me doy cuenta de
cémo este liquido sigue, calentando mi laringe,
hundiéndose en mi estomago y en cierta forma
ese calor estd llegando a algun otro lugar.
Cuando me enfoco en lo que estoy haciendo y
sintiendo, sistemdticamente advierto como se
modifica mi relacion conmigo misma.

Por ejemplo, ahora me siento mds entera, con
una mayor presencia que cuando solo estaba
expectante frente a la tarea aun no empezada.
Y, sin embargo, gran parte del tiempo estoy
sumergida en mi fantasia, distanciada del
mundo sensorial y poco consciente de mi pro-

27

pio cuerpo. Al menos mientras no tenga ham-
bre o dolores...” —Mirta G. Domato

Este gesto simple —volver al registro sensorial
directo— revela algo esencial: cuando la atencién
vuelve al cuerpo, la presencia se reorganiza. Es co-
mo si la experiencia recobrara densidad. El tiempo
interno se enlentece, las sensaciones toman prota-
gonismo y la percepcidon de una misma se vuelve
mas completa.

Las raices del trabajo psicocorporal tienen lar-
ga historia. Wilhelm Reich fue uno de los primeros
en observar que aquello que no se expresa emocio-
nalmente queda alojado en la musculatura, for-
mando tensiones crdnicas que moldean la postura
y el cardcter. Alexander Lowen profundizé esta mi-
rada mostrando que el cuerpo contiene la biografia
emocional: cdmo respiramos, como nos sostene-
mos en la tierra, cuanto nos permitimos expandir-
nos o cuanto nos contraemos dice algo sobre nues-
tra historia. Fritz Perls y Claudio Naranjo, ampliaron
esta perspectiva recordando que el darse cuenta
no es solo mental: es un fendmeno corporal, senso-
rial y relacional.

Mas alla de las teorias, en la practica lo corpo-
ral cumple una funcidn esencial: permite saber qué
necesitamos. El ciclo natural del organismo co-
mienza siempre con una sensacion. Una tension en
el abdomen, un calor en el pecho, un temblor leve,
un nudo en la garganta. Si puedo registrarla, apare-
ce la emocidén que la habita. Y cuando la emocidn
se vuelve clara, revela la necesidad que la sostiene:



........................................................

descanso, limite, contacto, expresidn, silencio, sos-
tén, movimiento. La accién adecuada —aquella que
responde a la necesidad real— produce un alivio,
una relajacién que cierra el ciclo:

Sensaciéon—-» emocion-» necesidad-> accion-» relajacion

Si no estoy conectada con mis sensaciones, no
puedo reconocer mis emociones. Si no reconozco
mis emociones, no sé qué necesito. Y cuando no sé
qué necesito, es muy facil adoptar como propias las
necesidades ajenas: expectativas sociales, manda-
tos familiares, exigencias internas o ideas de “cémo
deberia ser”. El trabajo somatico devuelve la briju-
la: permite que la persona empiece a guiarse desde
su percepcion interna y no desde condicionamien-
tos externos.

En el espacio terapéutico, lo corporal no apa-
rece solo en grandes movimientos; aparece en ges-
tos minimos: la forma en que una persona se sien-
ta, cdmo apoya los pies, la manera en que su torso
se repliega al hablar de algo que duele, la suavidad
que emerge al nombrar un deseo, el suspiro que
surge cuando una verdad encuentra lugar. El cuer-
po participa siempre, aun cuando no lo miramos.

Trabajar somaticamente en terapia no es in-
terpretar ni corregir, sino acompanar la experien-
cia. A veces implica invitar a notar un gesto que
aparece espontaneamente; otras, explorar un mo-
vimiento que el cuerpo parece querer completar;
otras, habitar una postura y descubrir qué emocidn
sostiene. El trabajo expresivo, la exageracion cons-
ciente de un gesto, las metaforas corporales o la
exploracién del ritmo respiratorio no buscan per-
formance o solamente catarsis: buscan contacto
con una verdad mas amplia que la palabra y su in-
tegracion.

Natalia Olivera

con la propia experiencia.

Instagram: @natalia.olivera.psicoterapia

Hay momentos en los que el cuerpo ofrece
sefiales de conexién: un hombro que baja, un sus-
piro que se libera, una mirada que se ablanda. Son
destellos de seguridad, breves pero significativos,
que indican que algo se esta acomodando. Estos
instantes no se fuerzan; se reconocen. Y al ser reco-
nocidos, amplian la capacidad de autorregulacién
del organismo.

Para el terapeuta, el cuerpo también es herra-
mienta. Su respiracion, su quietud, su tono, su sen-
sibilidad corporal forman parte del sostén que ofre-
ce. Dos cuerpos presentes crean una relacién dife-
rente: mas honesta, mas sutil, mds humana.

Entonces, épor qué integrar el cuerpo en psi-
coterapia?

e Porque permite profundizar mds alld de las
historias que contamos.

e Porque ordena la experiencia desde adentro.

e Porque ayuda a discernir necesidades reales
de mandatos aprendidos.

e Porque ancla la verdad emocional.
e Porque habilita decisiones encarnadas.

e Porque devuelve espontaneidad, conexion y
vitalidad.

El cuerpo no es un complemento del proceso
terapéutico: es su base. Alli nacen las emociones,
alli se alojan los aprendizajes, alli se expresan las
tensiones y alli también se encuentra la posibilidad
de alivio y reorganizacion. Integrarlo es, simple-
mente, volver a incluir en la conversacion aquello
gue siempre estuvo hablando.

Terapeuta psicocorporal y gestiltica, acompanante en procesos de autoconocimiento desde
una mirada vivencial y experiencial. Integra cuerpo, emocién y presencia en sesiones individua-
les y grupales. Su enfoque invita a habitarse con sensibilidad, honestidad y un contacto directo

Linkedin: www.linkedin.com/in/natalia-olivera-psicoterapia-

Whatsapp: +598 95863472




Voces del Tambor: despertar espiritual y psicologia transpersonal en el Caribe (Resefa)

o~

Bryan Negréon Quiiones

El Caribe no sélo se baila, se escucha con el
alma. “Voces del Tambor” emerge de esa escu-
cha atenta: el eco de los rezos, los ritmos y las
memorias que residen en nuestros cuerpos. En
este libro la psicologia transpersonal se entre-
teje con las espiritualidades caribenas para
proponer una perspectiva integradora de sana-
cion, identidad y trascendencia

Con palabras accesibles y simbdlicas, el li-
bro aborda cémo el tambor trasciende su fun-
cion de instrumento para convertirse en un
mediador entre cuerpo, emocién y espiritu. Su
sonido evoca a los ancestros, despierta emo-
ciones latentes y abre portales de conciencia
expandida. Cada tamborazo es una invitacion a
regresar al centro, a recordar quiénes somos
mas alld de la cultura, la religién o la historia.

Desde una mirada transpersonal, el texto
reconoce en las religiones del Caribe —
Espiritismo, Yoruba Locumi (Santeria), Vodou,
Palo Mayombe— verdaderas psicologias de lo
sagrado. Mds que exotizarlas, “Voces del Tam-
bor” las reverencia como formas de conoci-
miento y practicas vivas que abren caminos de
autoconocimiento, catarsis y transformacion
interior. De este modo, el libro plantea un dia-
logo entre la ciencia psicoldgica y la espirituali-
dad ancestral, donde ambas se benefician.

El autor entrelaza investigacion, historia y
poesia para demostrar cdmo la curacién espiritual
puede integrarse a la practica psicoldgica actual.
El resultado es un punto de encuentro entre mun-
dos: el académico y el popular, el racional y el Es un regalo para el alma caribefia y para todo
mistico, el individual y el colectivo. aquel que desee sanar sin renunciar a sus raices.
Es, en definitiva, una invitacién a integrar psicologia
y espiritualidad como un Unico camino de concien-
cia.

sencia— es metafora del camino terapéutico:
aprender a escuchar lo que resuena y lo que duele,
reconciliando lo humano y lo divino.

En una época de dispersion, “Voces del Tam-
bor” recuerda que el espiritu también necesita
ritmo. El tambor —arquetipo del latido y la pre-

W

Psicélogo puertoriqueno, profesor universitario y autor. Candidato doctoral en Psicologia
Transpersonal en Sofia University (California, EE. UU.), investiga la espiritualidad caribeha
desde una perspectiva transpersonal y decolonial. Director clinico de Psico-Colectivo PR LLC,

Bryan Negron Quifiones

su trabajo integra ciencia, espiritualidad y cultura.
www.bryannegron.com

info@bryannegron.com
publicaciones@bryannegron.com

WhatsApp +1 939 6250207

Publicacién disponible en: https://a.co/d/4bVWudRE

29



Alfonso Verd oy ( Necroldgica)

Nunca pensé que habiendo sido mi profesor de
filosofia en el bachillerato cuando tenia 16 afios,
acabaria siendo uno de mis colaboradores al crear
las Jornadas de Psicologia Transpersonal por parte
de la Asociacién Transpersonal Iberoamericana
(ATI).

Aunque comenzando por el principio, diré que
fue Juan Anuncibay quien 7 afos antes, habia he-
cho nacer un evento del estilo en una pequefia ciu-
dad como Tudela (Navarra). Se llamaba “La Semana
de la Espiritualidad”, y cada dia de lunes a viernes,
un ponente nos ilustraba con un tema distinto.

Cuando yo tomé el relevo en 2015, lo concen-
tré todo de viernes a domingo, invitando funda-
mentalmente a personas de la disciplina transper-
sonal.

Verdoy era la persona encargada de inaugurar
las jornadas, hablandonos de lo que la filosofia oc-
cidental habia dicho sobre el tema general de la
edicidon que tocase. Duran-
te todo el evento, Alfonso
tomaba notas minuciosa-
mente, que después trans-
formaba en hermosos re-
sumenes de cada uno de
los ponentes. Toda su obra
ha quedado inmortalizada
en nuestra web, no solo
por sus videos, sino por
todos los andlisis de ideas que amablemente desa-
rrollé para que el publico asimilara mejor lo que en
dicho evento se habia discutido, para la mejora de
sus vidas, que era el objetivo de las jornadas.

He querido elegir la foto que acompafia este
texto, porque Verdoy (como soliamos llamarlo) fue
una persona que, igual que sigue haciéndolo su
foto, transmitia paz, inclusidon de lo opuesto, refle-
Xioén, introspeccion... pero, sobre todo, cuestiona-
miento. Parece ser ayer cuando me explicaba los
diferentes abordajes que se han pronunciado para
conocer la verdad ultima, sin influirme con su pro-
pia conviccion.

Cuando me enteré del horrible accidente que
le hizo transcender su vida terrenal, atropellado a
sus 88 afios mientras hacia deporte con su bicicle-
ta, lo primero que pensé fue: “qué final mas in-
coherente con su persona y trayectoria”. Pero eso
solo fue la primera de las sorpresas que me espera-
ban. Nunca me he sorprendido tano de una perso-
na tras su muerte. No tenia ni idea de su gran afi-
cion a la bicicleta, ni mucho menos a los toros. Algo

«[...] la dltima ensefianza de
Alfonso ha sido que [...]
podemos seguir conociendo a
alguien incluso sin él o ella
mismay

30

que, de nuevo, me parecia totalmente incongruen-
te con lo que me transmitia. En definitiva, la Gltima
ensefianza de Alfonso ha sido que “las apariencias
enganan”. O expresado de una forma mas bella:
“podemos seguir conociendo a alguien incluso sin
él o ella misma”. éNo es fascinante? jCémo de facil-
mente nos volvemos inmortales!

A modo convencional, me gustaria dejar aqui
una breve reseiia del periplo personal y profesional
de esta gran persona:

Alfonso Verdoy Blanco (Madrid, 1937), maes-
tro (1957) y licenciado en Filosofia por la Universi-
dad de Barcelona (1965), ejercio como profesor de
esta asignatura en Secundaria hasta su jubilacion,
en 2001, en Tudela (Navarra), lugar en el que vivio
desde los cuatro afos.

Muy aficionado al cine, realizo en Single8, en-
tre 1977 y 1992, mediometrajes, cortos y tres largo-
metrajes: “A oscuras”, “Frente al espejo” y “El re-
clamo”; y en video Beta-
max “Tudela Sefardi”, “El
cdntaro roto”, y otros. Fue
innovador en implicar en
el cine a la juventud, pues
realizé varias de estas pe-
liculas con alumnos de la
Escuela Técnico Industrial
(ETI) de Tudela, donde
trabajo como profesor.

Miembro del Cineclub Muskaria de Tudela des-
de 1967, participd en la organizacion del Festival de
Cine Opera Prima Ciudad de Tudela (25 ediciones) y
en la Muestra de Cine Espafiol (30 ediciones), asi
como en otras actividades cineclubisticas.

Escribio los libros: “Del Cristo a la Pefii-
ca” (1995), dedicado a las costumbres, tradiciones y
personajes de Tudela, “Frente al espejo” (2011),
una seleccion de sus articulos de corte filosofico
publicados en el semanario tudelano La voz de la
Ribera, y “Espiritualidad y psicologia transperso-
nal” (2008-2017), que contiene resumenes de 60
conferencias y las introducciones que elaboro sobre
las mismas, en las Jornadas de Psicologia Transper-
sonal y Espiritualidad que se celebraron en Tudela.

Gran dficionado a los toros, también desde
muy joven, fue critico taurino en La Voz de la Ribera
hasta 2000, y publicé en 2023 el libro “El toreo, arte
y mito”, sobre el sentido de la tauromaquia.

Ciclista desde muy joven, practico este deporte
hasta el mismo dia de su fallecimiento por acciden-



te, circulando con su bicicleta por las lade-
ras del monte Moncayo, donde solia acudir
para encontrarse a solas consigo mismo y
meditar, o, como él escribio en lo ultimo
que publicé apenas tres dias antes: “para
hacer una excursion por los adentros”, don-
de “descubrimos lo que somos nosotros, lo
que son los demds y los problemas de to-
dos, que son la parte esencial de la reali-
dad... Es tan intenso el ruido medidtico que
nos aturde, y en el intento de centrarnos en
las cosas nos descentra de lo que realmente
somos.”

Alfonso estaba casado con Gloria Be-
rdstegui, con quien tuvo tres hijas: Ana, Glo-
ria y Lola.

Fallecio el 15 de noviembre de 2025.

Que el misterio al que se han asomado
los fildsofos de todos los tiempos, te sea
revelado.

Gracias por tu generoso granito de are-
na a la psicologia transpersonal.

Dr. Roman Gonzalvo

Presidente de ATI

31

HOCD &

Lt

i
k.
O




’
5

“Meditation is the only intentional, systematic human activity
which at bottom is about not trying to improve yourself or get

anywhere else, but simply to realize where you already are.”

“La meditacion es la unica actividad humana intencional y sis-
temdtica que, en esencia, no consiste en intentar mejorar ni
llegar a ningun otro lugar, sino simplemente en darte cuenta

de ddnde ya estds”.

— Jon Kabat-Zinn, Wherever You Go, There You Are




Hazte socio de la Asociacion Transpersonal Iberoamericana

iUnete a nuestro equipo por tan soélo 30€ al ano!
Toda la informacion en:

www.ati-transpersonal.org

N ()4

G

NATL/

33




g P
=

INE#15

y.

i
oa
|

o

.

Para conocer mas sobre la Asociacion [ personal Iberoamericana o

strarte como miembro ingresa a:

ﬂ“\ www.ati-transpersonal.org

En Facebook:

.
www.'facebook.comlati.transpersonal

By + Paraarticulos académicos:

www.transpersonaljournal.com



